
COLÉGIO TÉCNICO
DE FLORIANO

LABORATÓRIO
DE LEITURA E
PRODUÇÃO
TEXTUAL 

VOLUME 3

NÚMERO 3

SET/2019
ISSN 2596-0849

C U L T U R A L

MIMBÓ: 
ontem e hoje

MOSTEIRO DAS MONJAS 
Página 3

Página 2



A RIQUEZA CULTURAL E A RESISTÊNCIA 
DO POVO NEGRO
A Comunidade Quilombola Mimbó 

localiza-se a 22km de Amarante/PI e a 

173km da capital Teresina, e está situada 

próximo ao Rio Canindé e ao Riacho 

Mimbó, de onde se origina o nome. A 

Comunidade foi formada a partir de 

quatros irmãos negros, fugitivos de 

Pernambuco no período da escravidão, 

com quatro irmãs que já moravam na 

região e, consequentemente, se alojaram 

em cavernas no cruzamento dos rios em 

Amarante/PI.

Essas cavernas eram protegidas por uma 

área montanhosa. Eles sobreviveram da 

caça, da pesca, do plantio de cereais e da 

criação de animais, não mantendo 

contato com outra civilização por conta 

do preconceito da época. Até meados 

dos anos 1950, todos se relacionavam 

apenas entre si, não aceitando que os 

filhos se casassem com pessoas de fora. 

Em 1960, a comunidade teve comunica-

ção com fazendeiros da região.

O povoado, hoje, conta, em sua estrutu-

ra, com um terreiro de candomblé, um 

posto de saúde, que foi denominado 

Martinho José de Carvalho (em homena-

gem a um dos fundadores do quilombo), 

um clube de diversão (Clube Beleza 

Negra), uma estação digital Zumbi dos 

Palmares e uma pequena escola de 

educação básica que vai até a 5ª série do 

ensino fundamental.

Dona Idelzuita, líder da comunidade, é 

responsável pela alfabetização das 

crianças, cuida de todo o ensinamento e 

também busca conscientizar a todos 

sobre o preconceito dentro da comuni-

dade, destacando a figura de importante 

personagem para os negros: o Zumbi 

dos Palmares. Ele representa um símbolo 

em nossa pele, em nosso sangue, em 

nossa existência na comunidade. Devido 

a gente ser uma comunidade de negros, 

a sua existência foi de grande importân-

cia para a criação dela”, aponta Dona 

Idelzuita.

Além dessa estrutura, existe também 

uma igreja católica onde acontecem 

duas missas por ano, sendo uma delas 

realizada a cada 20 de novembro, Dia da 

Consciência Negra, comemorado pelo 

povo. Uma data muito respeitada por 

eles.

A questão cultural é muito presente em 

cada pessoa. Seus traços advêm de 

transformações que aconteceram na 

medida em que o povo da comunidade 

começou a entrar em contato com outras 

sociedades, mas nunca perdendo o foco 

da cultura dos negros, caracterizada no 

pagode do Mimbó. As mulheres se 

vestem com turbantes, roupas de cores 

fortes e estampadas, e os cabelos 

naturais africanos. As danças afrodes-

cendentes, a religiosidade ligada 

fortemente ao candomblé e outras 

manifestações se mantêm até hoje.

Infelizmente, por falta de políticas 

públicas e de apoio dos governantes, as 

pessoas da comunidade sofrem pela 

falta de interesse e de investimento na 

sua cultura ou em algo que os identifi-

que. Basicamente, eles sobrevivem da 

agricultura familiar, de pequenos 

comércios, da criação de animais, e de 

pequenas visitas de pessoas que dese-

jam conhecer a cultura e aproveitam para 

fazer doações. Sem nenhum incentivo 

financeiro do município de Amarante, o 

pouco que ganham com as visitas à gruta 

e ao mirante (de onde é possível avistar o 

rio e o riacho que banham o povoado) é 

dividido entre todas as atividades 

tradicionais da comunidade.

Mimbó não representa apenas uma 

pequena comunidade quilombola, mas a 

luta de um povo para manter viva a 

resistência do povo negro, especialmen-

te seus costumes e tradições.

A 11° edição da Revista Cais 

Cultural, projeto do Laboratório de 

Le i tu ra  e  P rodução  Tex tua l 

(LPT/CNPq), em parceria com 

alunos do 3° ano do Colégio 

Técnico de Floriano/UFPI, aborda a 

resistência e a luta da Comunidade 

Quilombola Mimbó, localizada no 

município de Amarante/PI. Para 

familiarizar-se ainda mais sobre a 

história e o vigor do movimento 

negro, Cais Cultural entrevistou o 

professor de história Aristides 

Oliveira. Além disso, dicas de livro, 

filme e seriado, e reportagem sobre 

o desconhecido Mosteiro das 

Mon jas  Concepc ion i s tas  de 

Floriano/PI, fundado em 1995. 

Ótima leitura!

Editorial

Expediente
CRIAÇÃO E CONCEPÇÃO

LPT e 3º ANO DO ENS. MÉDIO

EDITOR

José Ribamar Lopes Batista Jr.

REPORTAGEM

   Ana Vitória Cavalcante Saraiva
Diego Vieira da Rocha

Guilherme de Miranda Sousa
Izabella Maria Guimarães Benvindo

Maria Nilma Silva e Sousa
Maycon Santos de Oliveira

Pedro Rubens Ferreira Sousa
Sarah Nunes Veloso

Weverton Aragão da Silva

ENTREVISTA

Barbara Hellen Marques Gonçalves 
Denise da Costa Correia

FOTOGRAFIA

Ana Vitória Cavalcante Saraiva
Maria Nilma Silva e Sousa

DICAS

Guilherme de Miranda Sousa

REVISÃO

José Ribamar Lopes Batista Jr.
Denise Tamaê Borges Sato

Sandro  Xavier

DIAGRAMAÇÃO

Romano Rocha

CONTATO

caisculturalctf@gmail.com
89 98125-8251



UMA VIDA DEDICADA À CASTIDADE

O Mosteiro das Monjas Concepcionistas 

de Floriano, hoje com 24 anos, foi 

fundado em 11 de fevereiro de 1995 pelo 

frei Dom Fernando Panico. Pertencente à 

ordem da Imaculada Conceição, as 

primeiras freiras vieram de Fortaleza, 

onde passaram três anos morando na 

casa que existe ao lado do atual mostei-

ro, por sinal, doada pela Diocese do 

município de Floriano/PI. É chamado de 

mosteiro porque o trabalho é interno, 

diferente de outras irmãs que atuam em 

hospitais e escolas.

A irmã Maria José do Menino Jesus 

Nogueira (ou Neise Ribeiro, para os 

direitos civis) explicou que as monjas, 

quando se iniciam no noviciado, trocam 

de nome. Ela, por exemplo, nasceu na 

cidade de Beberibe, no Ceará, e teve seu 

primeiro contato com a igreja aos sete 

anos. Aos 8 anos, foi morar em Fortaleza 

e continuou frequentando assiduamente 

a igreja. Aos 15 anos, entrou para o 

mosteiro da Imaculada Conceição de São 

José.

No mosteiro, a rotina começa bem cedo: 

a primeira oração é às 5h, seguida da 

missa celebrada pelo sacerdote, também 

chamado de capelão. Nas suas obriga-

ções diárias, todas fazem um voto de 

silêncio e, durante algumas horas do dia, 

há uma espécie de intervalo, que é o 

momento em que elas interagem. Essa 

rotina acontece todos os dias e acaba 

somente à noite, por volta das 20h30.

Para o contato com a família e o exterior, 

todo terceiro domingo de cada mês é 

liberada a visita da comunidade às 

freiras, acontecendo em uma espécie de 

auditório onde foi feita a entrevista com 

a equipe da Revista Cais Cultural. 

A manutenção financeira é feita por meio 

da comunidade de Floriano, que, 

segundo elas, sempre foi muito boa. 

Também é feita a fabricação de hóstias, 

que são vendidas para as paróquias de 

Floriano e região. A administração é feita 

pela irmã que é a líder delas, a madre. Na 

oportunidade, a irmã, explicou sobre a 

“hierarquia”: a) Aspirante: tempo em que 

a candidata está ainda fora do mosteiro 

em observação; b) Postulante: um ano já 

dentro do mosteiro, usa uma roupa azul; 

c) Noviça: dois anos, roupa toda branca; 

d) Votos Temporários: três anos, já com a 

roupa usual de freira; e) Votos Perpétuos: 

como o próprio nome sugere, as vestes 

continuam as mesmas, mas agora com 

uma aliança contendo uma cruz.

Nesses 24 anos, houve uma enorme 

mudança na parte estrutural. Hoje, o 

mosteiro tem uma estrutura completa, 

inaugurada em 1998, e conta com 

acomodações individuais para todas as 

freiras, auditório, capela, praça recém-

inaugurada, entre outros. Essa mudança 

significativa no mosteiro contou com a 

valorosa ajuda dos fiéis.

Todo ano há o novenário em festejo a 

Santa Beatriz, que é a padroeira do 

mosteiro, que ocorre de 8 a 17 de agosto. 

Ele é considerado um dos pontos 

turísticos de Floriano. No entanto, é 

pouco divulgado e, consequentemente, 

visitado. Para conhecer, o mosteiro fica 

localizado na Fazenda Melancias - s/n, no 

Km 4, após o Teatro Cidade Cenográfica.

DICAS

A Cabana

O livro traz uma importante 

reflexão: se Deus é tão poderoso, 

por que não faz nada para 

acalentar nosso sofrimento? Isso 

surge por conta da dor vivida por 

Mack Allen Phillips, que, em uma 

viagem de família, vê a filha caçula 

sendo raptada e brutalmente 

assassinada. Após quatro anos, em 

um inverno rigoroso, Mack recebe 

u m  e s t r a n h o  b i l h e t e , 

aparentemente escrito por Deus, 

convidando-o a voltar à cabana 

onde acontecera a tragédia. Ao 

aceitar o convite ,  e mesmo 

revivendo seu mais  terr ível 

pesadelo, vive momentos que 

mudam seu destino para sempre.

The 100

Após um apocalipse nuclear 

devastar a Terra, cem sobreviventes 

e integrantes de uma estação 

espacial retornam, um século 

depois, para analisar as condições 

do planeta.

O Céu é de Verdade

Baseado em uma história verídica, 

o filme retrata a história de Colton, 

filho do pastor Todd Burpo, que 

passou por uma delicada cirurgia e 

conta que, nesse tempo, esteve no 

céu e passa a relatar situações que 

não teria como saber. Convicto de 

que o filho visitou o paraíso, Todd 

passa a questionar sua própria fé 

naquilo que pregava até então.

LI
V
R
O

FI
LM

E
S
ER

IA
D
O



IM
P

R
E

S
S

O
 N

A
 G

R
Á

F
IC

A
 U

N
IV

E
R

S
IT

Á
R

IA
 D

A
 U

F
P

I
S

U
P

E
R

IN
T

E
N

D
Ê

N
C

IA
 D

E
 C

O
M

U
N

IC
A

Ç
Ã

O
 S

O
C

IA
L

CAIS CULTURAL ENTREVISTA
Para conhecer mais sobre a história e o 
movimento de resistência do povo negro, Cais 
Cultural conversou com o professor de 
história, Aristides Oliveira.

Cais Cultural: Qual é o significado da expressão quilombo? 
Aristides Oliveira: Quilombo vem de uma organização de 
povoados que teve como seu líder Zumbi dos Palmares, na 
região da Serra da barriga, em Alagoas. Quilombo é uma 
espécie de campo de resistência, para onde os escravos fugiam, 
no século 17, da opressão colonial dos senhores de engenho e 
da escravidão em si, ou seja, quilombo, basicamente, foi uma 
área de acolhimento de ex-escravos que viam a terra como 
núcleo de resistência por onde conseguiam se organizar. Tal 
organização é chamada de “povoamento”.

CC: Se o grande discurso do Brasil é a miscigenação, por que ele 
não se efetiva na garantia dos direitos para todos?
AO: É só discurso, pois não há uma aplicação prática dessa 
inclusão social. A estrutura da nossa sociedade brasileira é 
comandada por uma elite branca que é herdeira desse processo 
de colonização que vem desde a chegada de Pedro Álvares 
Cabral até aqui e nunca houve e, provavelmente, nos tempos 
que estamos vivendo, nunca haverá uma clareza em torno 
dessas políticas de inclusão social, como, por exemplo, o debate 
que estamos fazendo em relação à demarcação indígena, pela 
qual o atual governo quer tirar o direito dos índios de terem 
acesso a sua própria terra, um direito histórico ancestral. Mas o 
atual governo está interessado em questões capitalistas, no 
lucro, na exploração da terra, dentro da dinâmica do latifúndio. 
Então, a nossa Constituição tem esse discurso, mas sabemos 
que não funciona. Inclusive, tem até um índio chamado Airton 
Krenak que afirma “a Constituição brasileira é circunstancial”, ou 
seja, ela só funciona de acordo com a circunstância interessada 
de quem tem poder, pois falar é bonito, mas praticar e incluir, 
que é bom, nada.

CC: Por que é tão grande a dificuldade de aprovar as origens 
quilombolas?
AO: A história do nosso país é marcadamente racista. Por 
exemplo, o atual presidente diz que os quilombolas que estão 
vivos não servem nem pra procriar e que os mais velhos pesam 
mais de 20 arrobas, ou seja, tratando os negros hoje como 
escravos. Se o nosso presidente aponta um discurso racista, ele 
acaba legitimando um discurso de ódio que vai distanciar, cada 
vez mais, a nossa possibilidade de reconhecer essas 
comunidades, porque nós sabemos que o Brasil vem de uma 
trajetória de acontecimentos, entre eles o de trazer os negros de 
forma forçada, em que não se deram e ainda hoje não se dão 
oportunidades aos negros desde o fim da escravidão. Eles 
nunca foram incluídos de forma efetiva no mercado de trabalho, 
isso implica na falta de reconhecimento das comunidades. 
Logo, se não temos formações políticas e históricas para 
entender que os negros são tão iguais quanto os brancos, os 
amarelos, os azuis, fica difícil haver os reconhecimentos.

CC: Quais eram as formas de resistência praticadas pelos 
escravos para demonstrar a sua insatisfação?
AO: Existe um livro do João José Reis chamado Negociação em 
Conflito, que é um dos livros mais importantes para pensarmos 
em resistência escrava no Brasil. Muitos escravos utilizavam a 
força, o confronto físico, contra os senhores de engenho. Havia 
as fugas, que eram muito comuns e constantes nas colônias, e 
uma das resistências mais tristes era a do suicídio. Havia 
escravos que se suicidavam, pois não aguentavam a condição 
do trabalho forçado. Outra resistência interessante era a que os 
escravos conseguiam convencer os senhores de engenho a ter 
pequenas porções de terra para produzirem para si. Essa prática 

era chamada de “brechas camponesas”, pois muitos escravos se 
“aliaram” aos senhores para sobreviverem, não porque eles 
queriam ser amigos dos senhores, mas, sim, terem a confiança 
de terra e, quem sabe, mais na frente, terem até a liberdade. 
Havia várias formas de resistência, mas as mais comuns eram a 
violência e o confronto físico, as rebeliões, as fugas 
coordenadas, principalmente por Zumbi, que foi o principal 
líder desse movimento de resistência negra.

CC: Como a cultura de Zumbi dos Palmares pode ser vista pelos 
negros?
AO: Eu acho que a figura do Zumbi pode ser vista como uma 
referência de resistência e liberdade, tanto é que existe um 
debate de hoje muito forte, que é em que data comemorar: o 13 
de maio ou o 20 de novembro? E hoje nós temos duas datas, a 
da Lei Áurea, que é uma data que não é legitimada pelo 
movimento negro, porque ele não entende isso como 
libertação dos escravos; e o Dia da Consciência Negra, que foi o 
dia em que mataram Zumbi. Então a figura de Zumbi é 
importante para mostrar que não só ele, mas como havia negros 
que não eram passivos no sistema colonial. Até serve de 
exemplo para a gente não achar que, na história, os escravos e 
os índios eram totalmente passivos. Eles não aceitavam, eles se 
rebelaram, e o quilombo é a melhor forma de expressar esse 
núcleo de resistência contra a violência da colonização.

CC: Quais elementos culturais os negros trouxeram para a 
formação da identidade nacional?
AO: Samba, capoeira, as vestimentas. O vestuário, como acabei 
de falar, e a questão do penteado, e, principalmente, eu acho 
que os negros trouxeram para a gente uma das maiores 
contribuições que, eu acredito, é a questão musical. Eu acho 
que, hoje, se nós temos um hip-hop, se nós temos um samba, se 
nós temos o afoxé, se nós temos uma série de expressões de 
batuques que vêm dessa herança afro-brasileira, eu acho que a 
gente tem que valorizar bastante. É um dos pontos que eu mais 
destaco em relação a essas referências de construção da nossa 
identidade. A alimentação, que a gente não pode deixar de falar, 
da feijoada, e por aí vai. A gente tem uma série de outras 
linguagens artísticas que podemos expressar da cultura negra 
que nós incorporamos.

CC: Os quilombolas fugiram da escravidão e foram em busca da 
sobrevivência. Existem elementos que identificam a ação deles 
como a posse da terra e o reconhecimento dessas localidades 
como territórios étnicos. O que você acha diante dessas atitudes 
praticadas por eles?
AO: Eu acho que são práticas extremamente legítimas dentro de 
um campo de batalha. A gente tem um branco armado que 
ocupa, invade e toma a terra do índio, toma a terra do negro, 
nada mais do que a reação. Então eu estou do lado dos 
quilombolas, estou do lado dos índios. Porque, se nós estamos 
no meio de uma guerra, temos que trabalhar por essa 
perspectiva de reação. Então tem que tomar, tem que ocupar e 
tem que dizer que é “meu”. Na verdade, esse direito à terra do 
negro e do índio é um direito histórico. A gente vê, diariamente, 
o latifúndio, o empresário do agronegócio tomando conta de 
terras que, historicamente, são demarcadas como direito desses 
povos tradicionais. Então eu vejo como uma ação legítima, uma 
reação que deve ser exposta para mostrar que os negros não 
estavam pra brincadeira. Ocuparam, tomaram e não deixaram 
os brancos entrar. Por que quem foi que mandou pegarem eles 
lá da África? Pois vamos criar outros focos de resistência aqui 
pra impedir que os brancos, mais uma vez, oprimam esses 
grupos.

CC: Que frase de reflexão pode ficar?
AO: “A carne mais barata do mercado é a carne negra”, da 
cantora Elza Soares.


	Página 1
	Página 2
	Página 3
	Página 4

